
 

  

 משמעות הקידושין 
נתבונן לרגע בברכה וניווכח שיש בה עשר לשונות  
דיצה  רינה,  גילה   ... ושמחה,  'ששון  שמחה:  של 
כנגד  שהם  ורעות',  ושלום  ואחוה,  אהבה  וחדוה, 
שבהם   מאמרות  עשרה  וכנגד  הדברות  עשרת 
בית,  להקים  העולם.  את  ברא  הוא  ברוך  הקדוש 
זה כמו 'מעמד הר סיני'. להתחתן, זה כמו 'בריאת  
העולם'. כל חתונה היא מעמד חדש, כל ילד שנולד 

 הוא עולם ומלואו.  
שנובע  לזוגיות  מפריע  שקצת  דבר  עוד  ישנו 
יתכן   איך  לי'.  'מקודשת  המושג  הבנת  מחוסר 
את   'הרי  לכלתו:  אמר  שהחתן  אחרי  שמיד 
כל  על  ואסורה  לי,  ומיוחדת  מובדלת  מופרשת, 
ורוקדת   מהבמה  יורדת  היא  שבעולם...'  הגברים 
 עם מישהו אחר, וגם הוא רוקד עם מישהי אחרת?  

בשבט', כפי שנטענו  -ליל הכלולות הוא כמו 'ט"ו
בצורה   עץ  כשנוטעים  יגדל...  הוא  כך  העץ,  את 
שאם   בטוח  אני  בהתאם.  יהיו  הפירות  עקומה 
את   לעומק  ומבינים  החתונה  לפני  לומדים  היינו 

היינו   -המושג   שהסברנו,  באופן  'מקודשת' 
 מתנהגים אחרת בחתונות שלנו. 

האמירה   הוא  הקידושין  שעיקר   -למדנו 
נשים   רווקים.  נשארנו  זו  אמירה  ובלא  מקודשת, 
לב, שבזמן אמירת המילה מקודשת החתן והכלה  
לא נגעו זה בזו כלל, והקידושין נעשו על ידי דיבור  
לבמת   עלה  רווק  בחור  כאן?  קרה  מה  בלבד. 
הבא.   הדור  של  האבא  ממנה  וירד  הקידושין, 
אשת   משם  וירדה  לבמה,  עלתה  רווקה  בחורה 
לזוג   אותם  הפך  מה  מעמדם,  את  שינה  מה  איש. 
נשוי? האמירה, הדיבור. מכאן אנו למדים שהקשר  
הוא  ואשה  איש  בין  שיש  ביותר  והחשוב  הגבוה 

 הקשר השיחתי, הרגשי והאינטלקטואלי. 
לנשמה.   קשורה  אהבה  לגוף,  קשורה  לא  אהבה 
ידי   על  בעיקר  מתקיים  נשמות  בין  אמיתי  קשר 
דיבור. הדיבור הוא כח הנשמה והשכל, וזה מוֹתַר  
בין האיש לאשה   עיקר הקשר  מן הבהמה.  האדם 

לצערנו, בדורנו זה, הפכו    נעשה באמצעות השיחה.
של   הקשר  לעיקר.  הטפל  ואת  לטפל  העיקר  את 
הדיבור   של  והקשר  עיקר,  להיות  הפך  הגוף 

נעלם.   אחת הבעיות העיקריות  ימניסיונוהשיחה   ,
נכון   יותר  או  תקשורת,  היא  בית  שלום  בנושא 
רק   איתה  ידבר  שהוא  יתכן  לא  תקשורת.  חוסר 

 כשהוא רוצה משהו מסוים... 
לדעת   בלבד,   -צריך  הגוף  על  המבוסס  קשר 

נמאס.   לגוף  שקשור  מה  שכל  מכיוון  ימאס! 
טעים  הכי  השוקולד  נמאס,  טעים  הכי  האבטיח 
נמאס, הווילה הכי יפה כבר משעממת, וגם הרכב  
כי לחומר  כך למה?  וכל  כבעבר.  נשטף  החדש לא 
ולגוף יש  יש גבול, לבית יש גבול, לעולם יש גבול, 
גבול. לכן, קשר של בני זוג המבוסס על הגוף בלבד  

 יפסק, שוב, כי לגוף יש גבול.
זאת ועוד, אמרתי פעם למישהו: גם אם תתחתן  

דע לך שליופי מתרגלים! עם האשה היפה בעולם... 
 ואפילו זו שעברה במדרכה ממול כבר יפה יותר. 

 השדכן: "תראה, הכלה קצת פוזלת, אבל קצת..."  
החתן: "זה לא מפריע לי..." השדכן תופס אומץ: "היא גם נמוכה, ואין 

 להם כסף..." החתן: "לא נורא, לא מפריע..." השדכן מתלהב:  
 "היא גם צולעת, ברגל אחת..." החתן: "דווקא לא מפריע לי ..."

 בשלב זה ההורים של החתן שואלים אותו  
 מה, לא מפריע לך כלום?". "למה שיפריע לי", שואל החתן,  "

 "שיפריע למי שיתחתן איתה בסוף..." 
 

 
 

 בחירה חופשית 
ביהדות יסוד מוסד  יש בחירה חופשית    ,ענין הבחירה החופשית של האדם הוא  ולאדם 

לרע.   טוב  בין  לבחור  הבריאה  לגמרי  מטרת  עולמו,  את  ברא  הקב"ה  כאשר  ועוד,  זאת 
לא  הקב"ה  כלומר,  בריותיו'.  עם  בטרוניה  בא  הקב"ה  'ואין  האדם.  עם  להיטיב  היתה 

ויתעלו.   בנסיון  שיעמדו  בכך  חפץ  אלא  בכוונה,  אנשים  להכשיל  אנו  מנסה  זה  בפסוק 
בוֹ" וכן "אֵת   י אֶת לִּ כְבַדְתִּ י הִּ י אֲנִּ מוצאים לכאורה דברים הנוגדים מהלך זה, במילים: "כִּ

ם". איך הדברים צְרַיִּ י בְמִּ תְעַלַלְתִּ  מסתדרים עם הבחירה החופשית שניתנה לאדם?   אֲשֶר הִּ
ואפשר שיחטא אדם חטא גדול ... עד שיתן הדין לפני דיין  כתב בשם הרמב"ם הרב דסלר

האמת שיהיה הפרעון מזה החוטא ... שמונעים ממנו התשובה ואין מניחים לו רשות לשוב  
לֵב   אֶת  אַקְשֶה  י  "וַאֲנִּ בתורה:  כתוב  לפיכך   ... שיעשה  בחטאו  ויאבד  כדי שימות  מרשעו, 

למדנו מכאן שישנו מצב שמונעים מהאדם את דרכי התשובה אחרי שחטא כל כך  .  פַרְעֹה"
הרבה. ובאמת כך היה אצל פרעה, בחמש המכות הראשונות פרעה הכביד את לבו, ובחמש  

פירוש, שבכל מכה ומכה התרחשו נסים גדולים שגרמו  האחרונות הקב"ה חיזק את לבו.  
לפרעה התפעלות גדולה, וכשהיה אומר למשה רבינו שהוא מסכים לשלח את העם, זה לא 
נעשה מכח בחירתו החופשית אלא מתוך הכרח וכפיה שראה את הנס, וכדי לאזן לו את  
הבחירה, ה' הכביד את לבו כנגד ההתפעלות, וחזר להיות בעל בחירה חופשית ובחר שלא  

ישראל.   בני  את  לשם לשלוח  איזון  אלא  הבחירה  מחוקי  כלל  חריגה  כאן  שאין  יוצא 
 בחירה, להביא את פרעה למצב שווה וזוהי פעולה רגילה ומתבקשת. 

אחרי שהבנו את איזון משקל הבחירה ננסה להבין מדוע הקב"ה 'התעלל' בפרעה? שמא  
אין הדבר כן, שהרי בקריעת  נאמר שכאשר הקב"ה נקם מהמצרים היתה לו שמחה בכך?  

ים סוף, כאשר המצרים טבעו בים, בקשו מלאכי השרת לומר שירה. אמר להם הקב"ה:  
צער לו  שהיה  מכאן  שירה?'  לומר  מבקשים  ואתם  בים  טובעים  ידי  בהטבעת   'מעשי 

'וכל מי   התשובה לענין ההתעללות נאמרה בגמראאם כן, מהו ענין ההתעללות?  המצרים.  
אנו אומרים בתפילה: 'וחוננו מה הכוונה שאין בו דעה?  שאין בו דעה אסור לרחם עליו'.  

בנין.   -כח מה. זה הכח להבין את מהות הדבר. בינה    -מאיתך חכמה בינה ודעת', חכמה  
והדעת   דבר.  מתוך  דבר  לדעת    -להבין  מגיעים  ובינה  חכמה  יש  כאשר  ביניהם.  מחברת 

היא   'דעת'  המילה  שמוזכרת  בתורה  מקום  ובכל  האמיתית.  במציאות  הברורה  ולהכרה 
פרעה שהיה חכם וגם הבין דבר מתוך דבר, לא רצה להיכנע ולדעת את ה'.  לשון חיבור.  

י ה' אֲשֶר אֶשְמַע בְקֹלוֹ י אֶת ה'" כמו שנאמר: "מִּ  ולכן אסור לרחם עליו. .. לאֹ יָדַעְתִּ
ובימינו, כל הרופאים והמדענים היו צריכים להכיר בבירור את מציאות הבורא יתברך  
יום את נפלאות הבריאה ואת מורכבותה, והיו צריכים להגיע  יום  מתוך זה שהם רואים 
ולכן   בכך,  מעוניינים  שאינם  אלא  מלבדו.  עוד  ושאין  מתכנן  כאן  שיש  ברורה  למסקנה 

והחיבור.   הדעת  להם  מידידיחסרה  אחד  לי  במקצועו,   סיפר  ומרצה  חשוב  אברך  שהוא 
שהוא הלך עם בנו שחש בעיניו לרופא עיניים גדול ומפורסם. הרופא בדק את הילד ואמר  
שהוא יודע מה הוא צריך ונתן לו טיפות. הרב ראה שהרופא נמצא במצב רוח טוב אמר לו 

הרופא, שהיה חילוני לגמרי סיפר לו בהתלהבות כיצד עובד  ספר לי כיצד עובד גלגל העין.  
כאשר הרופא  הקרנית והרשתית שבעין וכו'.  ,האישון ומערכת העצבים שמראה לנו צבעים

סיים את דבריו בהתרגשות שאל אותו הרב שאלה פשוטה: אדוני הרופא, חשבת מי תכנן  
הסיבה  את העין הזאת? נהיה שקט במרפאה ... והרופא השיב: אני מעדיף שלא לחשוב...  

לכך פשוטה, אם יש מתכנן אז יש כאן בעל הבית, ואם יש בעל הבית אז אני אורח, אם אני 
אורח אני צריך להתנהג לפי הכללים של בעל הבית, וזה מחייב לשנות את תפישת החיים.  

 אבל נח לי לעשות מה שאני רוצה...  
  הרי לפנינו אדם חכם פיקח ומלומד שאין בו 'דעת'. הוא רואה את נקודת החיבור לבורא 

המלך דוד  אמר  זה  ועל  אליו.  להתחבר  רוצה  לא  תְהַלָכוּן"    והוא  יִּ ים  רְשָעִּ יב  מכאן  "סָבִּ
שהרשעים לא מגיעים לעצם הדבר אלא מתהלכים מסביבו, הם קרובים לתשובה אבל לא 

   קוואסאבנר  –שבת שלום ומבורך                                                                        נוגעים בה.
 

 שבת 
 ! שלום 

       507    |     בא 

 16:29 הדלקת נרות:

 17:41: שבתצאת 

 18:16 מוצ"ש לר"ת: 

 הזמנים לפי אופק ירושלים 



 

 

 חוסך שבטו 
הקודמיםהסברנו   'מקל',   במאמרים  דווקא  לאו  זה  'שבטו'  שהמילה 

לא  השיטות  וכל  הקיצין,  כל  כלו  אם  עושים  מה  אבל  פיו'.  'שבט  אלא 
עבדו, ולא הפעילו את הילד בכיוון הרצוי, וכעת צריך לתת לילד פליק או  
מכה? ישנם מקרים שהילד זקוק לזה מאד וזה מרגיע אותו מיד, וישנם 

 מקרים שהוא מתמרד יותר.  
צריך לדעת שישנו כלל ברזל: מטרת המכה אינה להכאיב אלא להעיר.  

 ואני חוזר ואומר שוב, לא להכאיב. 
הזו  הגישה  שינוי.  יהיה  אז  תכאב  המכה  שאם  חושבים  הורים  הרבה 
מתרגל  האדם  הכאב,  עיקרון  על  פועלים  כאשר  לכך,  הסיבה  פסולה. 

מעלים את העוצמה, עד כדי    -לכאב. וכשהמכה שניתנה כבר לא כואבת  
 התעללות. 

אמרה לי אמא אחת: כשאני נותנת לו מכות, כואבת לי היד. אז מה את 
 עושה? שאלתי. עברתי לנעל...  

 קוראים יקרים, גם לנעל הוא יתרגל ואז עוברים לחגורה... ואז...  
אלא  קשה  מיד באלימות  ילדים לא התחילו  כלפי  אלימות  תופעות של 
כי  כי הם רצו לפתור בעיה, ולא הצליחו  בהדרגה. ההורים הכאיבו להם 

 אין מטרת המכה להכאיב אלא להעיר. 

 

  
 
 
 
 

שאוכל   האיש  "איה  רבינו:  חשב  לשווא.  אך  לחפשו  החל  רבינו 
לאחר כספו?".  את  לו  זה   להחזיר  במטבע  כי  החליט  התלבטויות 
 ישתמש רק בדברי קודש בלבד.  

מה  את  בצער  לו  וסיפר  קודש  ספרי  ומוכר  הכורך  לחנות  פנה  משם 
אין    שאירע בביתי  כי  והניחם בחנותך,  לי ספרים  וביקש: "אנא מכור 

צעיר   אברך  בראותו  הכורך  שכרך".  ואתן  בשותפות  ונמכרם  מקום. 
 היושר והתמימות הסכים למלא כל מוצא פיו.  שניכר בו

השכילו  פנו  אשר  ובכל  ידיהם  במעשה  שרתה  והברכה  עשו  וכך 
מעול הפרנסה והיה פנוי לעסק התורה   והצליחו ובכך השתחרר רבינו

 ימים ולילות.
כן על אף היותו רב   דרכו בקודש הייתה להתפרנס מיגיע כפיים ועל 
במסחר   עסק  אלא  הקהילה  מקופת  משכורת  קיבל  לא  צדק  ומורה 

 מוכר בדים.  והיה
ואז  שלנו  חוה"מ  בימי  שחל  הישמעאלים  של  אדיהם  מימי  באחד 
הישמעאלים והסוחרים  מהסביבה  הישמעאלים  כל  לעיר   התכנסו 

ניצלו את יום ההתקהלות והעלו את מחירי מוצריהם וכמו כן עלו גם  
סחורה בחוה"מ ומכרו  יהודי העיר פתחו את עסקיהם   מחיר הבדים. 

 שהאמירה לכפליים ממחירה הרגיל ולא היה זה יום שוק רגיל.  
בראות אנשי העיר את חנותו של רבינו סגורה, שאלו אותו מדוע אין 

מוכר יותר   הוא  להשתכר  שאפשר  פז,  הזדמנות  ומחמיץ  בחנות 
 ולהוציא לימי החג ולכבדו יותר בשפע ולשמח את בני ביתו.  

שאין להם,  השיב  ואין    רבינו  חוה"מ  בעד  שבעולם  הון  כל  לו  שווה 
הוא מוכן לבזות את המועדות שזה בבחינת עובד ע"ז והרגיעם שהוא 

ושהסחורה מהם,  יותר  האנשים   ירוויח  אך  יותר.  הרבה  תתייקר 
 העדיפו את הריווח הכפול המיידי ולא שמעו לו.  

סחורה  נותרה  לא  הבדים,  כל  את  שמכרו  מכיוון  החג  בעיר.   לאחר 
ממה שמכרו   יותר  בכפליים  ומכר את הסחורה  את חנותו  רבינו פתח 

 "מ.הסוחרים בחוה
 )פניני עין חמד(

 

 
 

חוצפה'   עם  'התמודדות  בפרק  ציינו  כבר  הלחי?  על  סטירה  לגבי  ומה 
 שאסור לתת סטירה לפנים, וזאת מכמה טעמים:  

ים מלשון פְנים, וכל כבודו של האדם נמצא בפניו    .1 הפנים נקראים פָנִּ
בכבוד   ופוגעים  לאישיות  סוטרים  הפנים,  על  כשסוטרים  ובפרצופו. 
למדנו   ועוד,  זאת  כואבת.  מאשר  משפילה  יותר  הסטירה  האדם. 
שהילדים אינם שלנו אלא רק פיקדון מבורא עולם בידינו. הקב"ה התיר 

 לנו לחנך ולהעניש, אבל לא התיר להשפיל.  
של    .2 לועו  'הסוטר  חנינא:  רבי  ואמר  אלוקים,  בצלם  נברא  האדם 

ישראל כאילו סוטר לועו של שכינה'. זאת אומרת שכמו שיש תנועה של  
 סטירה פֹה למטה, במקביל יש תנועה של סטירה למעלה, וזה דבר חמור.  

השפלה.    .3 לו  מוסיף  וזה  הסטירה,  מפני  להתגונן  מספיק  לא  הילד 
כלפי  ומרירות  שנאה  יוצרת  בילדות,  ונשנית  שחוזרת  כזאת  פעולה 
ההורים. ולפעמים אנו שומעים ילד אומר: אני שונא את אבא שלי... אני  

 לא סובל את אמא שלי...  
אם כבר מחליטים לתת לילד פליק זה יהיה על היד או באחוריו. כמובן  
מרידה   גורמת לתוספת  גילינו שהמכה  ואם  יבשות.  מכות  שאסור לתת 
והתנהגות פראית, יש להחליף את השיטה מיד ל'ימין מקרבת'. הגישה  
לילד כזה צריכה להיות באמצעות מילים טובות ומחמאות שיפעלו טוב 

 יותר. 

 
 

 הגאון הרב מנשה שרבני זצוק"ל 
כשהיה כבן שנתיים אימו הייתה אופה כעכים ורבינו ביקש כעך אחד  
חתול  בביתם  שאין  שידעה  אימו  הקטנות.  העיניים  עם  החתול   בשביל 

כלל המשיכה עם דמיון הילד ואמרה: "בני, הבא לי את החתול תחילה  
 ואחר כך אתן לך כעך".  

והביא בידו נחש והשליכו   ולא איחר למלא בקשתה רץ לעבר עריסתו
ארצה לפני אימו ולפני שכנותיה שהיו סביבה והן ברחו מפניו בבהלה.  

היה הנחש  כי  הילד,  מפי  התברר  כן  והילד   אחרי  יום  כל  איתו  מצוי 
 השתעשע כל הזמן איתו והנחש לא הזיק לו.

בנו סיפר כי בשכונתם הייתה אישה חשוכת מרפא והרופאים אמרו לה 
צדיק    נואש. אחד מהקרובים שלה שהכיר את רבינו אמר לה: "פה היה

החברה   בו  הסבון  ואת  לקבורתו  התכריכים  את  הכין  ואשר  שנפטר 
 את התכריכים הכין רבינו בחיי חיותו)קדישא ירחצו ויטהרו את גופו.  

תשאלו את המשפחה אם נשאר להם  (והביאם עימו מפרס לארץ ישראל
 מן הסבון הנ"ל, תרחצי בו ותתרפאי". 

למשפחה  פנתה  והיא   האישה  הסבון  מן  להם  נשאר  המזל  ולמרבה 
קיבלה את הסבון שרחצו בו את רבינו וברגע שהשתמשה בו שב בשרה  

 והתרפאה ממחלתה. כבשר תינוק בן יומו
מעשה עם אישה עקרה שהייתה מטופלת אצל הרופאים במשך שמונה 

שהיא   שנים אך לא עזרו הטיפולים. כאשר נפטר רבינו אמרו לה שכדאי
כך מקובל אצל בני בבל שזו סגולה בדוקה שהאישה )תביט בפני הצדיק  
תתעבר זה  אליהו(בזכות  ח"ר  הרה"ג  לזה,  שהתנגדו  למרות  חבה    . 

וכן  בן,  וילדה  התעברה  שנה  ואחר  הביטה,  האישה  היה,  וכן  הסכים. 
 שנה אחרי שנה התעברה האישה וזכתה לזרע בירך ה'.

כשעבר רבינו באחת מסמטאות בגדד הגיח לעברו זקן נשוא פנים שלא 
לו  החזיר  יפות.  פנים  ובסבר  בחביבות  שלום  לו  ואמר  מעולם,    הכירו 
הזקן:  לו  ענה  לעזרה?".  זקוק  כבודו  "האם  ושאלו:  "שלום",  רבינו: 
"אני חייב לך מטבע זו ואני פורע לך", ובתוך דבריו הוציא מכיסו מטבע  

במטבע היקרה   של ובעודו מתבונן  רבינו  ידו של  ודחף לתוך  זהב  לירה 
כדי הזקן  לעבר  ראשו  את  הרים  עיניו  לנגד  במתרחש  מאמין    וכשאינו 

 להעמידו על טעותו, אולם הלה נעלם ואיננו. 

 


